
A APRENDIZAGEM DOS OGÃS E  
OS TAMBORES NO CANDOMBLÉ

Átila Ramirez da Silva 
Marcio Mendes

O SABER NO SAGRADO



FICHA TÉCNICA
Autores
Átila Ramirez da Silva e Marcio Mendes

Produção executiva
Pamela Peruzzi e Kátina Sousa

Revisão
Caroline Seixas

Projeto gráfico e diagramação
Amanda Rodrigues

Editoração eletrônica
Adriano Marques

Copyright © 2025
Todos os direitos reservados.



w

SUMÁRIO

1. 
2. 

3. 

4. 

Batuque Inicial: Entrando no Ritmo .................. 5
1.1 A licença aos Orixás: apresentação do e-book .................. 6
1.2 Batendo os tambores: contextualização do candomblé .....
........................................................................................................ 8

Percorrendo os terreiros: um olhar pelas 
variações do candomblé ...................................... 9

2.1 Ketu: origens e tradições ..................................................... 10
2.2 Jeje: entre danças e encantamentos ................................... 10
2.3 Angola: raízes e ancestralidade .......................................... 10
2.4 Caboclo: entre a floresta e o axé ........................................ 10

Dança dos Orixás: conhecendo as divindades .....
............................................................................... 11

3.1 O Reino de Oxalá: Origens e Importância .......................... 12
3.2 Os Mistérios de Exu: Guardião dos Terreiros ..................... 12

Encontro com os ogãs: os mestres do tambor .....
............................................................................... 15

4.1 Os segredos do toque: o papel dos ogãs nas cerimônias ..
....................................................................................................... 16
4.2 Candomblé e seus toques: a sinergia entre tambores e 
tradições ...................................................................................... 16
4.3 Desafios na formação dos ogãs: reflexões sobre a 
transmissão e preservação dos ritmos .................................... 17
4.4 O interesse pela música do candomblé e o ogã exercendo a 
profissão de músico ................................................................... 18

Axé: uma palavra na boca de todos ................. 19
5.1 Diálogos com os ancestrais: entrevistas e observações ...
...................................................................................................... 20
5.2 Compartilhando saberes: ancestralidade e aprendizado ...
...................................................................................................... 22
5.3 Desafios e resistências: intolerância religiosa nas 
comunidades de terreiro ........................................................... 26

Encerramento: celebração das sementes e folhas 
............................................................................... 29

6.1 Agradecimentos e reconhecimentos ................................. 30
6.2 Convite para novas jornadas: continuidade e inovação .......
....................................................................................................... 30

5. 

6. 





BATUQUE INICIAL: 
ENTRANDO NO RITMO 

1



6 O saber no sagrado: a aprendizagem dos ogãs e os tambores no candomblé

1.1 A licença aos Orixás: apresentação do e-book 
Neste e-book, mergulharemos em uma parte do universo das religiões de matriz 

africana, com foco especial nos tambores, assim como no papel do ogã para o tra-
balho efetuado dentro dos terreiros. Mediante a análise de pesquisas acadêmicas e 
entrevistas, vamos explorar como esses elementos fundamentais contribuem para as 
manifestações espirituais e culturais dessas tradições. Inicialmente, foi conduzida uma 
pesquisa bibliográfica, buscando compreender o contexto acadêmico que trata desses 
elementos fundamentais para as práticas religiosas afro-brasileiras. Posteriormente, 
foram realizadas entrevistas com membros ativos de comunidades de terreiro, realiza-
das pelos pesquisadores e autores do ebook, além de visitas e participações em rituais 
e cerimônias, permitindo uma imersão direta na vivência e na prática desses elementos 
da religiosidade afro-brasileira. 

Os estudos trazidos aqui pretendem, num 
primeiro momento, apresentar uma pers-
pectiva acadêmica, para oferecer um recor-
te desta visão sobre o papel dos tambores 
e dos ogãs nas religiões de matriz africana, 
com foco no candomblé e em suas diversas 
nações. Em um segundo momento, apresen-
tam uma investigação coletada por meio de 
entrevistas, que trata de trazer outras refe-
rências pela oralidade. Desta maneira, con-
trastamos esses dois tipos de referenciais 
importantes na construção desta pesquisa e 
os entregamos neste e-book.

Pela análise desses estudos, notamos que 
todos concordam desempenharem os tam-
bores um papel fundamental nessas práticas 
religiosas, sendo considerados elementos 
sagrados que estabelecem uma conexão 
direta com os Orixás, evocando entidades 
e criando uma atmosfera propícia para as 
manifestações espirituais. Além disso, des-
tacamos o papel multifacetado do ogã, que 
não se limita apenas a ser um músico per-
cussionista, mas também atua como um sa-
cerdote, coordenando os rituais, mantendo 
a ordem durante as cerimônias e agindo 
como intermediário entre os praticantes e 
as entidades.

Foram selecionados trabalhos cuja catego-
ria central de pesquisa era ogãs e tambores. 

Das pesquisas, destacam-se seis trabalhos, sendo a maioria composta de dissertações 
de mestrado, seguidas por artigos de revista. Esses estudos foram conduzidos em ins-
tituições de Ensino Superior distribuídas em diversas regiões do país, como Bahia, São 
Paulo, Rio Grande do Sul e Pernambuco, em programas de pós-graduação distintos, 
incluindo Música, Comunicação, Antropologia e Filosofia. Quanto aos assuntos aborda-
dos, os trabalhos englobam áreas como Etnomusicologia, Comunicação, Semiótica da 



7O saber no sagrado: a aprendizagem dos ogãs e os tambores no candomblé

cultura, Filosofia e Antropologia. Além disso, parte dos trabalhos estão disponíveis em 
repositórios institucionais das universidades públicas, enquanto outros foram publica-
dos em revistas acadêmicas.

Os artigos e teses analisados seguiram um roteiro delineado por questões específicas 
que guiaram suas investigações. Essas questões, formuladas como objeto de estudo, 
abordaram os principais aspectos relativos aos tambores e o papel do ogã no contexto 
dos terreiros de religiões de matriz africana, bem como tais manifestações religiosas 
em que são utilizados os tambores e a função específica desempenhada pelo ogã den-
tro desses espaços ritualísticos. Essas questões visavam a uma compreensão mais es-
pecífica desses elementos centrais da cultura afro-brasileira, considerando não apenas 
sua dimensão musical, mas também seu significado espiritual e social.

O propósito principal desses estudos era compreender e valorizar a conexão entre os 
seres humanos e o sagrado, mediada pelos tambores e pelo papel do ogã nos terreiros 
de religiões de matriz africana. Além disso, as questões orientadoras adotadas pelos 
artigos e teses examinados estruturaram e conduziram o restante das pesquisas, for-
necendo arcabouço conceitual e metodológico para a análise dos tambores e do papel 
do ogã nos terreiros de religiões de matriz africana. Os estudos acadêmicos que tratam 
dos tambores e do papel do ogã nos terreiros de religiões de matriz africana “O alagbê: 
entre o terreiro e o mundo”, de Passos de Barros (2020), e “O Ogan Otum Alabê: sacer-
dote e músico percussionista da Nação Ketu no Ilê Axê Jagun”, de Souza (2021), são duas 
dissertações de mestrado que exploram a função do ogã e a importância dos tambores 
no contexto ritualístico do candomblé. Enquanto Barros investiga a figura do alagbê 
(uma forma de nomenclatura de ogã) e sua relação com a música e a religiosidade afro-
-brasileira, Souza analisa o papel do ogã enquanto sacerdote e músico percussionista 
na Nação Ketu. A pesquisa de Negrão (2018) na Pontifícia Universidade Católica de São 
Paulo aborda os processos de comunicação e cultura dentro do terreiro Axé Ilê Obá, 
destacando a oralidade como condutora do Axé. Além disso, o estudo de Lopes, Brito e 
Guerreiro (2021) na Universidade Federal do Rio Grande do Sul explora os instrumentos 
como meio de acesso ao sobrenatural no Brasil e em Moçambique. Outros trabalhos, 
como “Pensar-vivendo: filosofia a toque de atabaques em Pensar nagô”, de Pasti (2018), 
e “Constituição da pessoa ogã no Xangô/Candomblé do Recife”, de Lima (2016), ofere-
cem percepções valiosas sobre a filosofia e a prática religiosa relacionadas aos tambores 
e ao papel do ogã em diferentes contextos culturais e geográficos no Brasil. 

No entanto, há algumas divergências em relação ao contexto específico de cada es-
tudo. Por exemplo, enquanto alguns destacam o papel do ogã alagbê como mestre 
dos tambores e sua importância na transmissão do conhecimento musical dentro dos 
terreiros, outros enfatizam a função do ogã como líder de outras tarefas ― além da 
musical ― durante as cerimônias religiosas. Essas diferenças ressaltam a diversidade 
de papéis desempenhados pelos praticantes dentro dos terreiros e a complexidade das 
práticas religiosas afro-brasileiras. 

Já um ponto de convergência entre os estudos é a importância da oralidade na trans-
missão das tradições culturais e espirituais. Todos destacam a centralidade das canti-
gas, das rezas e das lendas transmitidas oralmente como parte integrante das práticas 
religiosas, contribuindo para a preservação da memória coletiva e para a manutenção 
das tradições culturais.

Os estudos também abordam questões contemporâneas, como a presença de mu-
lheres no aprendizado dos tambores e a intolerância religiosa enfrentada pelos prati-
cantes do candomblé. Eles ampliam o entendimento sobre as práticas culturais e as 



8 O saber no sagrado: a aprendizagem dos ogãs e os tambores no candomblé

lutas enfrentadas pela comunidade afro-brasileira, contribuindo não somente para 
promover um debate mais amplo sobre a cultura afro-brasileira, como também para 
combater estereótipos e preconceitos em relação às religiões de matriz africana.

O e-book organiza-se em cinco sessões principais, cada uma conduzindo o leitor por 
uma jornada de descoberta e reflexão sobre o universo do candomblé. A introdução, 
intitulada “Batuque inicial: entrando no ritmo”, apresenta a obra e contextualiza as 
raízes do candomblé, destacando sua riqueza cultural e espiritual. Na segunda seção, 
“Percorrendo os terreiros”, são exploradas as variações dessa tradição religiosa, como 
Ketu, Jeje, Angola e Caboclo, evidenciando a diversidade que compõe essa manifestação 
afro-brasileira. A terceira sessão, “Dança dos Orixás”, aprofunda o conhecimento sobre 
as divindades e seus significados dentro dos terreiros, ressaltando o papel central das 
narrativas mitológicas. Em seguida, “Encontro com os ogãs” aborda a importância dos 
mestres do tambor, revelando os segredos dos toques e os desafios enfrentados na 
formação e preservação dos ritmos sagrados. Por fim, a seção de encerramento celebra 
os saberes compartilhados ao longo da obra e convida o leitor a continuar explorando 
e valorizando essa rica tradição ancestral.

1.2 Batendo os tambores: contextualização do candomblé
O candomblé é uma das religiões brasileiras com influência dos elementos da matriz 

africana no Brasil. É um universo de crenças, rituais e tradições que tem raízes profun-
das na história e na cultura do povo brasileiro. Para entendermos melhor essa religião, 
mergulhamos nos ensinamentos do artigo produzido por Lühning (1989), que apre-
senta visão abrangente sobre os aspectos fundamentais dessa religião, cujas origens 
remontam às práticas religiosas dos povos africanos trazidos como escravizados para 
o Brasil durante o período colonial. A miscigenação de diferentes culturas e tradições 
africanas teve como um dos seus resultados a formação do candomblé como o conhe-
cemos hoje, com sua diversidade de Orixás e rituais. O termo “candomblé” é derivado 
dos idiomas bantu e iorubá, refletindo a complexa mistura de elementos culturais que 
caracterizam essa religião (Lühning, 1989). 

Já o terreiro de candomblé é o espaço sagrado onde as cerimônias e rituais religiosos 
são realizados. Localizado em áreas urbanas ou rurais, o terreiro é composto por dife-
rentes espaços, como o barracão, onde ocorrem as festas públicas, e os quartos dos 
Orixás, onde são realizadas as obrigações sagradas. A divisão física do terreiro reflete a 
complexa organização religiosa e a importância dos espaços naturais e seus elementos, 
como árvores e plantas, na espiritualidade candomblecista. 

Seus rituais são conduzidos pelos líderes religiosos conhecidos como pais ou mães de 
santo, responsáveis por guiar a comunidade nas celebrações e obrigações aos Orixás. 
Os atabaques, instrumentos sagrados tocados durante os rituais, desempenham um 
papel fundamental na invocação das entidades e na transmissão das suas mensagens. 
Além disso, as plantas também possuem um significado especial dentro do candomblé, 
utilizadas para purificação, cura e proteção espiritual (Passos de Barros, 2017). 

O candomblé é marcado pelo sincretismo religioso, uma prática que combina ele-
mentos de diferentes tradições religiosas. No Brasil, absorveu influências da cultura 
indígena, do catolicismo e do espiritismo, resultando em uma religião sincrética que 
preserva suas raízes africanas enquanto incorpora novos elementos (Beniste, 2001). 
Essa capacidade de adaptação e resiliência é uma das características mais marcantes 
do candomblé, que continua a desempenhar um papel significativo na vida espiritual e 
cultural do povo brasileiro.



PERCORRENDO 
OS TERREIROS: 
UM OLHAR PELAS 
VARIAÇÕES DO 
CANDOMBLÉ 

2



10 O saber no sagrado: a aprendizagem dos ogãs e os tambores no candomblé

O candomblé apresenta uma diversidade de variações, cada uma delas enraizada 
nas tradições e culturas dos povos africanos trazidos para o Brasil durante o período 
colonial. Essas variações refletem não apenas as diferentes origens étnicas dos africa-
nos escravizados, mas também as distintas regiões do Brasil onde essas tradições se 
desenvolveram e se adaptaram ao longo do tempo. Embora não seja estritamente uma 
variação do candomblé, a umbanda também desempenha um papel significativo na 
religiosidade afro-brasileira, tendo sido inspirada por ele, mas incorporando também 
influências do espiritismo e das tradições indígenas brasileiras, a umbanda compartilha 
muitos elementos comuns com o candomblé, como o culto aos Orixás (Prandi, 2001; 
Verger, 1999). 

As variações do candomblé representam um mosaico diversificado da religiosidade 
afro-brasileira, cada uma contribuindo de sua forma para a preservação e perpetuação 
das tradições ancestrais dos povos africanos trazidos para o Brasil como escravizados.

2.1 Ketu: origens e tradições 
Uma das variações mais proeminentes é o candomblé ketu, originário da região de 

Ketu, localizada na atual República do Benin, na África Ocidental. No Brasil, o candom-
blé ketu é caracterizado por seus rituais elaborados, o culto a uma vasta panóplia de 
Orixás (entidades divinas), o uso de instrumentos musicais como atabaques e agogôs, 
e danças rituais como o xirê (Bascom, 1981; Abimbola, 1977).

2.2 Jeje: entre danças e encantamentos 
Outra variação significativa é o candomblé jeje, que tem suas raízes nos povos Fon 

e Ewe da antiga Costa dos Escravos, compreendendo atualmente as nações de Togo, 
Benin e partes da Nigéria. O candomblé jeje é conhecido por suas cerimônias intimis-
tas, influenciadas pelas tradições do vodu africano, bem como pelo uso de elementos 
ritualísticos, como ervas, amuletos e líquidos sagrados (Prandi, 2001; Verger, 1999).

2.3 Angola: raízes e ancestralidade 
Já o candomblé angola, também chamado de candomblé bantu, remonta às tradições 

dos povos bantos da região da atual Angola e Congo. Esta variação do candomblé é 
marcada por seus rituais mais tradicionais e uma forte ênfase na conexão com os an-
cestrais, além do culto aos Orixás (Bascom, 1981; Abimbola, 1977).

2.4 Caboclo: entre a floresta e o axé
Uma variação sincretizada do candomblé é o chamado candomblé caboclo, que combi-

na elementos das tradições africanas com as culturas indígenas e folclóricas brasileiras. 
Este ramo do candomblé é conhecido por suas práticas de cura e rituais de incorporação 
de entidades espirituais conhecidas como caboclos (Prandi, 2001; Verger, 1999).



DANÇA DOS ORIXÁS: 
CONHECENDO AS 
DIVINDADES  

3



12 O saber no sagrado: a aprendizagem dos ogãs e os tambores no candomblé

Na tradição religiosa do candomblé, a dança dos Orixás desempenha um papel fun-
damental na expressão e na conexão espiritual dos praticantes. Neste contexto, cada 
Orixá possui suas próprias características, mitos e simbologias, refletindo a diversidade 
cultural e espiritual das religiões afro-brasileiras. O panteão do candomblé é vasto, reu-
nindo diversos Orixás, cada qual com sua importância e simbologia dentro das tradi-
ções afro-brasileiras. 

Neste capítulo, optamos por abordar as danças de Oxalá e Exu como exemplificação, 
destacando suas características específicas e os significados presentes em seus movi-
mentos e ritmos. Contudo, é importante ressaltar que existem muitos outros Orixás 
igualmente significativos, cada um com suas próprias expressões culturais e espirituais. 
Essa escolha não diminui a relevância dos demais, mas reflete a necessidade de deli-
mitação para o foco do trabalho, que explora a relação entre os tambores e os rituais 
conduzidos pelos ogãs no contexto do candomblé.

3.1 O Reino de Oxalá: Origens e Importância 
Oxalá, também conhecido como Orixalá, é considerado o grande patriarca dos Orixás, 

o mais antigo e sábio de todos. Sua origem remonta às tradições iorubás, nas quais é 
associado à criação do mundo e à figura paterna que moldou a humanidade. Ele é re-
verenciado como o senhor da paz, da harmonia e da sabedoria, sendo muitas vezes in-
vocado nos rituais de purificação e renovação espiritual. Segundo Verger (1997), Oxalá 
é representado pela cor branca, simbolizando a pureza e a transcendência espiritual.

A dança em homenagem a Oxalá é marcada pela serenidade e pela solenidade, 
refletindo a natureza pacífica e conciliadora do Orixá. Os movimentos são suaves e 
cadenciados, evocando a tranquilidade e a busca pela elevação espiritual. Nas festas 
dedicadas a Oxalá, como a Festa de Nossa Senhora da Conceição da Praia na Bahia, os 
devotos expressam sua devoção por meio de cânticos, oferendas e gestos de reverên-
cia, fortalecendo assim o vínculo espiritual com o Orixá (Bastide, 2001).

3.2 Os Mistérios de Exu: Guardião dos Terreiros
Exu é uma das figuras mais controversas e incompreendidas do panteão afro-brasi-

leiro. Associado às forças da comunicação, da dualidade e do movimento, Exu desafia 
as convenções e os padrões estabelecidos, sendo muitas vezes mal interpretado como 
uma entidade maligna. No entanto, para os praticantes do candomblé, Exu é o guar-
dião dos caminhos, o mensageiro entre os mundos espiritual e material, e o detentor 
do axé, a energia primordial que permeia o universo (Prandi, 2001).

A dança em honra a Exu é marcada pela intensidade e pela vitalidade, refletindo a 
natureza dinâmica e imprevisível do Orixá. Os movimentos são ágeis e vigorosos, evo-
cando a força e a agilidade necessárias para enfrentar os desafios da vida. Nas festas 
dedicadas a Exu, como a Festa de Santo Antônio da Barra na Bahia, os devotos cele-
bram sua presença fazendo uso de danças frenéticas, cantos ritmados e oferendas de 
alimentos e bebidas, assim, sua devoção e respeito ao guardião dos terreiros.

Os Orixás são manifestações que unem corpo, espiritualidade e cultura em um mes-
mo movimento. Ao trazer Oxalá e Exu, buscamos exemplificar a diversidade de expres-
sões e significados que suas danças carregam, enquanto ressaltamos a centralidade 



13O saber no sagrado: a aprendizagem dos ogãs e os tambores no candomblé

dos ritmos e dos tambores no contexto do candomblé. As danças não apenas dão vida 
às cerimônias, mas também simbolizam a conexão entre o material e o divino, revelan-
do a complexidade e a profundidade das tradições afro-brasileiras. 



O que é ser ogã? 
É saber ouvir o 

tambor, é o som da 
vida. Respeito pela 
cultura, entender o 

que é ancestralidade e 
principalmente ouvir”. 

Mestre Malaca



ENCONTRO COM OS 
OGÃS: OS MESTRES 
DO TAMBOR   

4



16 O saber no sagrado: a aprendizagem dos ogãs e os tambores no candomblé

A oralidade ocupa um lugar central na transmissão de saberes dentro dos terreiros de 
candomblé, configurando-se como a base para a perpetuação das tradições e dos rituais. 
Por meio das vozes das mães de santo, como Mãe Biu e Mãe Emanuele, e dos ogãs como 
Iuri Passos, Malaka e Moa, é possível observar como as experiências pessoais e coletivas 
são moldadas pela convivência e pelo aprendizado cotidiano. Este capítulo examina os 
depoimentos coletados para revelar as contradições e os pontos de convergência na 
formação desses saberes.

4.1 Os segredos do toque: o papel dos ogãs nas cerimônias
Nesta seção, trataremos do papel dos ogãs como condutores dos rituais de/com tam-

bores. Os ogãs não são apenas músicos, mas também guardiões dos segredos dos 
toques sagrados transmitidos oralmente de geração em geração. Eles são responsáveis 
por liderar os cânticos e coordenar os ritmos dos tambores conforme as demandas 
espirituais da cerimônia. Além disso, cabe aos ogãs manterem a tradição e a disciplina 
durante as celebrações, garantindo a integridade e o respeito pelos rituais. 

No âmbito das tradições religiosas afro-brasileiras, Bastide (2001), em sua obra “O 
candomblé da Bahia: Rito Nagô”, discute a relevância dos ogãs como mediadores entre 
o mundo material e espiritual. Conforme a abordagem do autor, os ogãs assumem uma 
posição crucial na manutenção do equilíbrio entre esses domínios, agindo como elo 
entre o plano terreno e as esferas divinas. O autor considera os ogãs especialistas na 
arte da comunicação com os Orixás, pois utilizam os tambores e outros instrumentos 
musicais para evocar a presença divina durante os rituais.

Além de sua habilidade musical, os ogãs também são detentores de um profundo co-
nhecimento dos mitos, rituais e tradições religiosas. Incumbidos de preservar e trans-
mitir esse conhecimento de forma oral, eles garantem a continuidade e autenticidade 
das práticas religiosas ao longo das gerações. 

Já para Sodré (2017), os ogãs desempenham um papel essencial nas cerimônias, indo 
além da simples execução musical. Eles são os guardiões dos segredos dos toques sa-
grados, transmitidos oralmente de geração em geração. Eles representam os interme-
diários privilegiados entre o mundo material e espiritual, desempenhando uma função 
crucial na manutenção da cosmovisão africana e na preservação da identidade cultural 
afro-brasileira.

4.2 Candomblé e seus toques: a sinergia entre tambores e tradições
Aqui, vamos destacar como os ogãs desempenham um papel central na preservação 

das tradições sonoras do candomblé. Eles são os guardiões dos ritmos ancestrais que in-
vocam as divindades e conduzem os participantes ao êxtase espiritual. Os ogãs possuem 
um profundo conhecimento dos toques de tambores associados a cada Orixá e são ca-
pazes de traduzir esses ritmos em uma linguagem sagrada compreendida pelos devotos. 

Vamos examinar como a habilidade dos ogãs em sincronizar os tambores com os mo-
vimentos ritualísticos e os cânticos contribui para a atmosfera mística das cerimônias. 

Os toques do candomblé desempenham um papel fundamental nas práticas religio-
sas afro-brasileiras, servindo como veículos de comunicação com os Orixás e enquan-
to expressões culturais profundamente enraizadas na mitologia dos povos africanos. 
Neste contexto, as reflexões de Prandi (2001) oferecem percepções sobre a intercone-
xão dos ritmos do candomblé e sua base mitológica. O autor ainda afirma que cada 



17O saber no sagrado: a aprendizagem dos ogãs e os tambores no candomblé

ritmo possui uma associação específica com um Orixá e é usado para invocar sua pre-
sença durante os rituais religiosos. Essa interconexão entre mitologia e ritmo enriquece 
a prática musical ao mesmo tempo em que fundamenta a espiritualidade da religião. 
Uma das reflexões diz respeito à transmissão oral da mitologia por trás dos ritmos do 
candomblé. Ele ressalta como as histórias, lendas e mitos dos Orixás são transmitidos 
de geração em geração por meio das músicas, cantigas e rituais, contribuindo para a 
preservação e perpetuação da tradição cultural e espiritual.

Prandi (2001) também analisa o significado simbólico dos ritmos do candomblé, des-
tacando como cada batida, ritmo e padrão rítmico carrega consigo uma carga simbólica 
relacionada às características e atributos dos Orixás. Esses ritmos não apenas propor-
cionam uma experiência musical envolvente, mas também servem como veículos para 
a expressão e compreensão da mitologia religiosa.

4.3 Desafios na formação dos ogãs: reflexões sobre a transmissão e 
preservação dos ritmos

Nesta parte, exploramos os desafios enfrentados pelos ogãs na transmissão e pre-
servação dos ritmos sagrados do candomblé. Os ogãs são os mestres que carregam 
o fardo de garantir a continuidade dessa tradição oral em um mundo moderno em 
constante mudança. A falta de tempo, o desinteresse das novas gerações e o impacto 
de problemas como o alcoolismo emergem como obstáculos significativos para a for-
mação dos alagbês.

Iuri Passos de Barros (2017) apresenta uma análise aprofundada sobre as dificulda-
des enfrentadas pelos alagbês no contexto do candomblé, destacando como a forma-
ção desses mestres musicais tem se tornado um desafio crescente. Ele aponta que a 
desproporção entre o número de terreiros e o de alagbês qualificados compromete a 
continuidade dos rituais, especialmente nas casas menores ou recém-criadas. Passos 
de Barros (2017) observa que, embora as casas mais antigas frequentemente neguem 
enfrentar tais dificuldades, há uma necessidade urgente de maior envolvimento dessas 
instituições na preservação e no ensino dos ritmos sagrados.

A formação do alagbê exige dedicação quase total, o que muitas vezes é incompa-
tível com outras atividades profissionais, gerando impactos diretos na qualidade e na 
continuidade do ensino. Além disso, como aponta Passos de Barros (2017), a influência 
de fatores sociais, como o alcoolismo e a baixa escolaridade, também interfere nesse 
processo, uma vez que muitas lideranças religiosas se veem obrigadas a aceitar cola-
borações em condições desfavoráveis. Essa situação é agravada pelo desinteresse das 
novas gerações, que, segundo Passos de Barros (2017), frequentemente priorizam o uso 
da tecnologia e das redes sociais em detrimento do aprendizado dos ritmos tradicionais.

Ao trazer em seus trabalhos relatos de mestres como Luizinho do Jeje, Ivanildo de 
Oxóssi e Eliezer Freitas, Passos de Barros (2017) ilustra como a falta de tempo, o desin-
teresse e as mudanças culturais impactam negativamente a transmissão dos conheci-
mentos musicais no candomblé. Eliezer Freitas, por exemplo, relaciona o declínio do 
interesse ao uso excessivo de dispositivos tecnológicos por crianças e jovens, o que 
desvia a atenção para fora das tradições. Esses depoimentos reforçam a ideia de que, 
embora o tempo em si não tenha mudado, as prioridades das novas gerações estão 
cada vez mais afastadas das práticas culturais do terreiro.



18 O saber no sagrado: a aprendizagem dos ogãs e os tambores no candomblé

Outro ponto relevante trazido por Passos de Barros (2017) é a relação dos alagbês 
com a profissionalização e as formas de remuneração no contexto do candomblé. 
Historicamente considerados mestres e sábios, muitos alagbês têm buscado formas 
de viver da música, seja ensinando ritmos e cantigas a outros terreiros, seja dialogan-
do com músicos externos interessados nos ritmos sagrados. Esse movimento, como 
destaca Passos de Barros, tem fomentado a criação de novos métodos e estratégias 
para preservar e ensinar os ritmos do candomblé, o que abre perspectivas para a ma-
nutenção dessa rica tradição. Portanto, ao analisar os desafios na formação dos ogãs e 
alagbês, é fundamental considerar os fatores históricos, sociais e culturais que moldam 
esse processo. 

Trabalhos como o de Passos de Barros (2017) contribuem significativamente para 
uma compreensão mais ampla dessas questões, ao lançar luz sobre as dificuldades e 
propor caminhos para a preservação dos ritmos sagrados.

4.4 O interesse pela música do candomblé e o ogã exercendo a 
profissão de músico

Nesta seção, vamos explorar como os ogãs expandem seu papel para além do con-
texto religioso, tornando-se músicos, profissionais e educadores. Os ogãs não apenas 
mantêm a tradição viva nos terreiros de candomblé, mas também compartilham seus 
conhecimentos com outros músicos e comunidades. Vamos discutir como alguns ogãs 

encontram oportunidades fora do ambiente religio-
so para ensinar os ritmos do candomblé e como isso 
contribui para a preservação da cultura afro-brasilei-
ra. Além disso, vamos examinar como a transição dos 
ogãs para carreiras musicais profissionais impacta a 
comunidade do candomblé e como essa dualidade 
entre tradição e modernidade é negociada. 

Brundage (2010) relata experiências significativas 
que destacam os esforços dos ogãs na divulgação 
dos ritmos do candomblé. Segundo suas observa-
ções, os ogãs desempenham um papel fundamental 
na disseminação e preservação dos ritmos tradicio-
nais das religiões afro-brasileiras, especialmente do 
candomblé, tanto dentro quanto fora dos terreiros. 
O autor destaca que, além de sua atuação nos terrei-
ros, os ogãs têm desempenhado um papel ativo na 
divulgação dos ritmos do candomblé em contextos 
mais amplos. Eles têm participado de eventos cultu-
rais e festivais de música. 

Essas experiências relatadas por Brundage evi-
denciam que os ogãs também possuem um compro-
misso com a divulgação e valorização desses ritmos 
para a sociedade em geral. Seu papel como músicos 
contribui para ampliar o entendimento e a aprecia-
ção da riqueza cultural afro-brasileira tanto dentro 
quanto fora do Brasil.



AXÉ: UMA PALAVRA 
NA BOCA DE TODOS    

5



20 O saber no sagrado: a aprendizagem dos ogãs e os tambores no candomblé

Axé é a essência que conecta a comunidade do terreiro. Segundo Mestre Moa, “o axé 
é o que dá vida aos tambores e une as pessoas em uma energia comum.” Ele relata que 
o axé não é apenas uma palavra, mas uma força vital que permeia todos os aspectos da 
vida no candomblé. Já Mestre Malaka reforça: “o axé é sentido no toque, nas cantigas 
e até no silêncio das orações. É algo que nos liga ao divino e à nossa ancestralidade.” 
Esses relatos mostram como o conceito de axé transcende o terreiro, funcionando como 
um elo espiritual e cultural entre passado e presente.

5.1 Diálogos com os ancestrais: entrevistas e observações
A rica tradição do candomblé é alicerçada em pilares que transcendem o tempo, co-

nectando o presente às memórias ancestrais. Entre esses pilares, destacam-se os ogãs 
e os tambores, figuras e instrumentos que desempenham um papel fundamental na 
preservação do conhecimento e das práticas ritualísticas. Esses elementos se entre-
laçam para perpetuar a herança espiritual e cultural da religião, sendo protagonistas 
na transmissão do saber de uma geração a outra. Com base em entrevistas realizadas 
com uma mãe pequena, uma ialorixá e um ogã experiente, é possível compreender a 
profundidade dessa relação simbólica e prática.

As entrevistas realizadas com Mãe Emanuele, Mãe Biu, Iuri Passos, Mestre Malaka e 
Mestre Moa (Moacir José da Rocha Simplício) oferecem uma visão abrangente da dinâ-
mica do candomblé em diferentes contextos. 

Mãe Emanuele, com 46 anos de vivência no terreiro e função de mãe pequena há 18 
anos, relata o aprendizado profundo e natural que se dá desde a infância, reforçando 
a importância do convívio comunitário e da experiência compartilhada no terreiro. Ela 
observa que “aprendemos pela convivência, ouvindo os mais velhos e vivendo o dia a 
dia do terreiro”. 

Mãe Biu, com 63 anos e 30 de vivência religiosa, destaca como a relação com os an-
cestrais moldam a prática e a organização da sua casa de candomblé. Ela enfatiza que 
a sabedoria é guiada pelos Orixás e pelos sinais espirituais, elementos essenciais para 
preservar a tradição. 

Por fim, Iuri Passos de Barros, ogã do Gantois, detalha a função e a responsabilidade 
dos tocadores de tambor, evidenciando o papel da hierarquia e do aprendizado contí-
nuo. Ele afirma que 

Mestre Malaka, com mais de 40 anos de experiência como ogã de corte, descreve a 
função dos tambores como “a voz dos Orixás e dos ancestrais”, destacando 
o papel central da dedicação e do respeito às tradições durante o aprendizado no ter-
reiro. Já Mestre Moa (Moacir José da Rocha Simplício), conhecido por suas pesquisas 
e atuação cultural e artística, ressalta que “os tambores conectam o coração 

“O APRENDIZADO SE DÁ DE 
FORMA ORGÂNICA, AO OBSERVAR 
E VIVENCIAR AS DINÂMICAS DO 
TERREIRO”.



21O saber no sagrado: a aprendizagem dos ogãs e os tambores no candomblé

do terreiro ao dos praticantes”, 
enfatizando a dimensão emocional e 
espiritual que perpassa a prática musi-
cal no candomblé.

No candomblé, o saber é transmitido 
predominantemente pela oralidade. 
Ogãs e mães de santo desempenham 
um papel crucial como guardiões des-
se conhecimento, formando novas 
gerações por meio de práticas rituais 
e ensinamentos espontâneos. Essa 
transmissão do saber ocorre não ape-
nas em momentos formais, mas tam-
bém no convívio cotidiano, criando um 
ciclo onde os mais velhos orientam os 
mais novos. Os ancestrais, por sua vez, 
são evocados nos rituais como fontes 
de sabedoria e proteção. Eles são a 
base espiritual que inspira e guia as 
ações dentro do terreiro. 

Segundo Mãe Biu, “a sabedoria 
quem dá, abaixo de Deus, são os 
Orixás”, reforçando que as práticas 
são moldadas por sinais e inspirações 
divinas. Os tambores, ou atabaques, funcionam como meios de conexão com o divino, 
transmitindo a energia dos ancestrais durante as cerimônias.

Mais do que instrumentos musicais, os tambores são depositários de histórias e emo-
ções. No candomblé, os ritmos não são apenas técnicas, eles representam gestos de 
resistência e identidade cultural. Mãe Emanuele observa que os “ngomas1” são tocados 
com as mãos, reforçando a ligação entre a energia humana e a espiritual. Para Iuri 
Passos, o tambor maior, conhecido como “rum”, atua como um solista que responde à 
coreografia do Orixá, criando uma conexão única entre som, corpo e espiritualidade. 
Ele descreve que os tambores também carregam nomes e identidades, sendo tratados 
como entes vivos que demandam cuidado e respeito. Essa relação simbólica entre os 
ancestrais e os tambores reforça o papel do ogã como mediador entre o mundo mate-
rial e espiritual.

Os tambores cumprem ainda um papel social, ao unificar a comunidade em torno de 
suas tradições. Eles representam uma forma de resistência e reafirmação da identidade 
afro-brasileira. Mãe Biu enfatiza a necessidade de união e organização nos rituais, ra-
zão pela qual os ogãs assumem a liderança em diversas funções. Essa interação, além 
de reforçar os laços culturais, também promove a inclusão e o fortalecimento de uma 
identidade coletiva. Segundo ela, “a união faz a força, e é na união que o axé 
se fortalece”.

A relação entre ancestrais, ogãs e tambores transcende o campo da religião, interliga-
dos pela oralidade, espiritualidade e práticas comunitárias. Estas garantem que o can-
domblé continue sendo um patrimônio vivo e dinâmico. Como bem destaca Iuri Passos, 

1 Palavra da língua kimbundo que significa “tambores”.

Iuri Passos de Barros



22 O saber no sagrado: a aprendizagem dos ogãs e os tambores no candomblé

“a energia dos tambores é uma extensão do corpo e da alma, ecoando 
a história e a força de nossos antepassados”. Em um mundo onde o tempo 
e a dedicação ao sagrado parecem cada vez mais escassos, a tradição do candomblé 
permanece como um farol, iluminando caminhos de resistência, espiritualidade e pre-
servação cultural.

5.2 Compartilhando saberes: ancestralidade e aprendizado 
A riqueza das tradições do candom-

blé advém de uma dinâmica entre o 
aprendizado popular e a espiritualida-
de, evidenciando tensões que moldam 
o papel das lideranças e a transmissão 
dos saberes nos terreiros. Nesse con-
texto, a oralidade emerge como base 
essencial para perpetuar os rituais 
e as práticas, mas enfrenta desafios 
crescentes diante da formalização e da 
necessidade de documentação. Além 
disso, a transmissão intergeracional 
carrega um papel vital, mas esbarra 
em questões como o desinteresse de 
jovens e a falta de tempo, exigindo es-
tratégias inovadoras para assegurar a 
continuidade das tradições. O terreiro 
não se limita a um espaço de fé; ele 
se estabelece como uma estrutura so-
cial que promove cidadania, respeito 
e valores coletivos aplicáveis a outras 
esferas da vida. 

Os depoimentos de Mãe Emanuele 
e Mãe Biu destacam a importância da 
vivência no terreiro desde a infância. 
Para Mãe Biu, Mãe Emanuele, Mestre 
Malaka e Mestre Moa, é  importante a vivência no terreiro desde a infância. Para Mãe 
Emanuele, “aprende-se aqui dentro, no dia a dia, na convivência. Os mais 
velhos ensinam os mais novos, e assim se mantém a tradição”. Essa trans-
missão, profundamente enraizada na experiência prática, contrasta com o relato de Mãe 
Biu, que inicialmente resistiu à sua vocação, afirmando: “Eu não entrei por amor, 
entrei pela dor. Mas depois de entender a beleza do Orixá, hoje exerço 
com amor e satisfação”. Ademais, Mãe Biu reforça a dimensão comunitária do ter-
reiro, explicando: “Aqui dentro, somos uma família. Fazemos reuniões com 
todos, dos ogãs aos filhos de santo, para garantir que tudo funcione em 
harmonia”. Esse testemunho demonstra o papel do terreiro como espaço de união 
e colaboração, onde o aprendizado vai além das questões técnicas e inclui uma forte 
dimensão relacional.

Mãe Emanuele



23O saber no sagrado: a aprendizagem dos ogãs e os tambores no candomblé

Mestre Malaka, como ogã de corte, reforça essa a existência da dimensão prática que 
existe dentro da “roça2”  de candomblé, ao afirmar: “ogã é responsabilidade ex-
trema. Ele corta, ensaia os filhos de santo e dá atenção aos membros da 
casa. Tudo isso é aprendido no roncó3 , durante meses de dedicação”. Já 
Mestre Moa destaca o papel afetivo da memória e da infância na formação: “Quando 
eu era criança, ficava ao lado dos atabaques no terreiro da minha tia, 
no Rio de Janeiro. Essa memória afetiva me conectou ao tambor como 
algo que fala com o coração”. A vivência e a oralidade ocupam um lugar central 
na transmissão de saberes dentro dos terreiros de candomblé, configurando-se como 
a base para a perpetuação das tradições e dos rituais. 

A hierarquia também desempenha um papel estruturante na religiosidade. De acor-
do com Iuri Passos de Barros, “tudo dentro do terreiro é hierarquizado. O 
aprendizado está ligado ao crescimento nessa estrutura, na qual cada 
função tem seu momento de ser alcançada”. Ele acrescenta que os jovens 
começam a aprender observando os mais experientes: “Os meninos começam a 
aprender observando. Aos poucos, vão se aproximando, sentando ao 
lado dos tocadores mais experientes. É assim que a tradição é passada, 
sem pressa, mas com muita dedicação”. 

Para Mãe Emanuele, 

Essas perspectivas reforçam a forma de organização e a integração entre experiências 
individuais e coletivas como um fator fundamental para a transmissão do conhecimento.

Para Mestre Malaka, “os tambores são a voz dos nossos ancestrais. Cada 
batida é uma oração que atravessa gerações”. Ele explica que o aprendizado 
dos ritmos exige disciplina e respeito pela história que carregam. Mestre Moa comple-
menta essa visão, dizendo: “Quando tocamos, estamos chamando aqueles 
que vieram antes de nós para caminhar ao nosso lado”. Para ele, a cone-
xão com os ancestrais se dá tanto por meio das práticas musicais quanto pela transmi 
ssão oral dos saberes.

Embora a oralidade seja unanimemente reconhecida como essencial, os depoimentos 
revelam formas de como o ensino é conduzido. Mãe Emanuele enfatiza: “Aqui não se 
sai para aprender. Aprende-se na convivência, ouvindo e praticando”. 
Em contraste, Iuri Passos menciona que

2 É o local onde se pratica a religião afro-brasileira do candomblé
3 É um quarto sagrado no candomblé onde os candidatos à iniciação se recolhem.	

“A HIERARQUIA ENSINA RESPEITO 
E RESPONSABILIDADE, VALORES 
QUE TRANSCENDEM O TERREIRO E 
IMPACTAM A VIDA DE TODOS QUE 
PARTICIPAM”. 



24 O saber no sagrado: a aprendizagem dos ogãs e os tambores no candomblé

Mestre Moa reforça as duas falas ao 
afirmar: “O tambor dirige toda 
a energia da casa. Mas para 
tocá-lo, não basta ser músico; 
é preciso compreender sua 
essência, que é espiritual e 
comunitária”. Ademais, reforça a 
ideia comunitária enquanto garantia 
de sua existência quando explica: “Se 
existe comunidade, existe re-
sistência. E essa resistência é o 
que garante a continuidade do 
candomblé”.

Outro ponto que surge na relação 
entre espiritualidade e aprendizado 
é o que Mãe Biu descreve: “o Santo 
guia todas as nossas ações. 
Nós somos zeladoras, não 
donas desse saber”. Por outro 
lado, Iuri salienta que “manter os 

instrumentos afinados, conhecer os ritmos e saber conduzir as ceri-
mônias são responsabilidades que vão além da dimensão espiritual”. 
Essas dualidades refletem a complexidade do aprendiz de integrar aspectos espirituais 
e práticos em uma única abordagem pedagógica.

Ainda nesse contexto, a transmissão intergeracional dos saberes revela desafios adi-
cionais. Enquanto Iuri Passos aponta que “a convivência com os mais velhos é 
indispensável”, também alerta que “a falta de tempo e o desinteresse 
de alguns jovens podem comprometer a continuidade das tradições”. 
Essa tensão entre passado e presente evidencia a necessidade de adaptar as práticas 
sem perder a essência cultural e espiritual do candomblé.

Apesar de apresentarem algumas diferenças, os relatos convergem na valorização 
da comunidade como o espaço de formação por excelência. “Sem a participação 
da comunidade, o terreiro perde sua essência”, afirma Mãe Biu. Essa visão é 
compartilhada por Iuri, que destaca: 

Mestre Malaka

“A EXCELÊNCIA NO TOQUE É UM 
CRITÉRIO QUE A COMUNIDADE 
UTILIZA PARA VALIDAR O 
CARGO DE ALABÊ, O QUE EXIGE 
ESTUDO CONSTANTE E PRÁTICA 
DISCIPLINADA”.  



25O saber no sagrado: a aprendizagem dos ogãs e os tambores no candomblé

Os depoimentos também ressaltam a importância do aprendizado intergeracional. 
Mãe Emanuele observa: “As crianças que crescem no terreiro já ouvem os 
cantos e aprendem os rituais desde o ventre. Isso cria uma ligação natu-
ral com o sagrado”. Essa continuidade é essencial para a preservação das tradições. 

Ademais, o terreiro é um lugar onde as relações sociais também são negociadas e 
fortalecidas. Iuri Passos menciona que “a hierarquia no terreiro reflete a orga-
nização de uma comunidade maior, onde o respeito é construído no dia 
a dia”. Isso demonstra que as dinâmicas do terreiro podem servir como modelo de 
organização e convivência para outras esferas da sociedade.

As narrativas apresentadas neste capítulo dialogam diretamente com o objetivo 
do e-book, que é retratar o aprendizado dos tambores e o papel do ogã no terreiro. 
Os depoimentos ajudam a compreender as múltiplas dimensões envolvidas nesses 
temas, desde a dimensão técnica e espiritual até a vivência comunitária e interge-
racional. Por exemplo, a discussão 
sobre o papel dos tambores, condu-
zida tanto por Mãe Emanuele quanto 
por Iuri Passos, evidencia como os 
instrumentos são essenciais para a 
conexão espiritual e o ordenamento 
cerimonial. Ao mesmo tempo, os de-
safios e as contradições levantados, 
como o equilíbrio entre ensino práti-
co e espiritualidade, contribuem para 
ampliar o debate sobre as práticas 
religiosas afro-brasileiras, promoven-
do um melhor entendimento dessas 
tradições. Assim, os relatos apresen-
tados não apenas fortalecem a com-
preensão do papel dos tambores e 
dos ogãs, mas também traz a impor-
tância deles como parte essencial da 
cultura afro-brasileira.

No contexto atual, um fenômeno 
digno de nota é o crescimento das 
chamadas “escolas de curimba” que 
têm se dedicado à formação técnica 
de ogãs, preparando músicos para 
a execução das músicas e ritmos do Mãe Biu

“A ENERGIA COMPARTILHADA 
ENTRE O TAMBOR E A DANÇA 
DO ORIXÁ SÓ SE MANIFESTA 
PLENAMENTE DENTRO DA 
DINÂMICA COMUNITÁRIA”. 



26 O saber no sagrado: a aprendizagem dos ogãs e os tambores no candomblé

candomblé em diversas casas. Essas escolas, muitas vezes vinculadas a outras religiões, 
oferecem uma estrutura formal de ensino, permitindo que os ogãs se especializem em 
sua função musical de maneira técnica. No entanto, é importante ressaltar que, dentro 
do candomblé, a transmissão de saberes não se limita ao aprendizado formal, mas 
envolve, primordialmente, a vivência cotidiana no terreiro, a troca de saberes entre 
gerações e a prática ritual. Como destacam as entrevistas com mães de santo e ogãs, 
essa forma de ensino imersivo, que passa pela convivência e pela transmissão oral, é 
essencial para a preservação dos fundamentos espirituais e culturais da religião. 

O processo de aprendizagem nos terreiros, portanto, é muito mais do que a aquisi-
ção de técnicas musicais; ele carrega um profundo valor espiritual e cultural, no qual 
cada gesto e cada canção estão intrinsecamente ligados à preservação do axé. Nesse 
sentido, a forma tradicional de ensino, que valoriza a experiência e a oralidade, é funda-
mental para garantir que a religiosidade do candomblé seja vivida e sentida de maneira 
autêntica. A formação técnica oferecida pelas escolas pode, sem dúvida, ser uma valio-
sa contribuição para os ogãs e para o desenvolvimento de suas habilidades musicais, 
mas é essencial que se reconheça que o aprendizado no terreiro, com seus elementos 
vivenciais e espirituais, segue sendo o alicerce da formação no candomblé.

5.3 Desafios e resistências: intolerância religiosa nas comunidades 
de terreiro

A intolerância religiosa é um dos desafios mais marcantes enfrentados pelas comu-
nidades de terreiro no Brasil, conforme evidenciado nas entrevistas realizadas com as 
mães de santo e os ogãs. Essas lideranças religiosas destacam não apenas os precon-

ceitos enfrentados no dia a dia, mas 
também as formas de resistência e os 
desafios internos e externos vivencia-
dos pelos praticantes do candomblé.

Mãe Emanuele, por exemplo, en-
fatiza a importância do convívio e da 
transmissão do conhecimento dentro 
do terreiro, destacando que “anti-
gamente o convívio era muito 
grande, e isso permitia que 
as crianças crescessem imer-
sas nos saberes da religião”. 
No entanto, ela lamenta que “hoje, 
muitas vezes, as pessoas têm 
menos tempo para estar den-
tro de um terreiro”, o que afeta a 
continuidade das práticas e tradições. 
Para ela, a transmissão dos conheci-
mentos ancestrais é essencial para a 
manutenção da cultura e da religião, 
mas enfrenta obstáculos, como a mer-
cantilização de aspectos religiosos e o 
afastamento das novas gerações.Professor Moa



27O saber no sagrado: a aprendizagem dos ogãs e os tambores no candomblé

Esse afastamento também é abordado por Mestre Malaca, que expressa preocu-
pação com a preservação das tradições: “A Angola hoje, em si, tá perdendo 
bastante, tá se acabando. A gente não pode deixar não. Tem que zelar 
por nossas raízes, nossa tradição. Isso é gratificante pra mim que sou 
ogã, que sou eterno aprendiz dos tambores”. Sua fala reforça a necessidade 
de resistência e valorização das práticas ancestrais, ao mesmo tempo em que critica 
a crescente valorização da estética em detrimento do lado espiritual: “Tem muitos 
hoje que o lado espiritual é luxo, o povo hoje se preocupa com luxo, 
parece que vai numa festa de baile. Embora seja uma feitura, saída de 
Orixá, é bonito ter uma vestimenta”.

Mãe Biu, por sua vez, relata sua trajetória marcada pela resistência pessoal e coletiva. 
Em suas palavras, “quando entrei no candomblé, não imaginava o quanto 
isso transformaria minha vida”. Ela destaca que o candomblé é uma religião 
de resistência, cuja prática exige compromisso e cuidado. Mãe Biu também ressalta 
a responsabilidade dos membros do terreiro em zelar pelo axé e pelos fundamentos 
religiosos, afirmando que “a vida das pessoas está nas nossas mãos, então 
a gente tem que cuidar com amor e carinho”. Sua narrativa reforça a ideia de 
que as comunidades de terreiro são espaços de acolhimento e proteção, mesmo diante 
das adversidades impostas pela intolerância religiosa.

Mestre Moa amplia essa discussão ao situar o candomblé como uma manifestação 
cultural em constante transformação e resistência. Ele ressalta que “o candomblé 
retém uma tradição que lá no continente africano mudou. A gente cul-
tua Orixás aqui que não têm mais lá”. Essa transformação, segundo ele, não 
apaga a essência de resistência que define a religião: “Se a gente falar do can-
domblé e da umbanda, a gente está falando de comunidade. Se existe 
comunidade, existe resistência”. Moa também reflete sobre a importância da 
educação para garantir a continuidade das tradições, destacando que

Iuri Passos, alabê do terreiro de Mãe Menininha do Gantois, reflete sobre o impacto 
das redes sociais na percepção do candomblé pela sociedade e na disseminação da 
intolerância religiosa. Ele afirma: “Eu acho que só jogar tudo o que você faz na 

“AS ESCOLAS TÊM QUE ESTAR 
ABERTAS, ENSINAR DIREITO PRA 
CRIANÇADA. TEM A LEI 10.639, 
ENSINO DE CULTURA AFRICANA, 
MAS DEIXARAM DE FORA AS 
UNIVERSIDADES. NÃO É FALAR SÓ 
SOBRE ESCRAVIDÃO, É IR ALÉM DA 
RELIGIÃO”. 



28 O saber no sagrado: a aprendizagem dos ogãs e os tambores no candomblé

internet é dar munição para toda a intolerância religiosa que a gente 
tem”. Para ele, é fundamental ter mais cuidado com o que é exposto, pois muitos ritu-
ais e saberes são íntimos e precisam ser compreendidos dentro do contexto religioso. 
Iuri destaca que as frentes de batalha atuais incluem “lutar contra a intolerância 
religiosa, lutar para preservar os ritmos, os cantos e as formas, mas 
sem banalizar”.

As contribuições de Mestre Malaca e Mestre Moa também dialogam com essa preo-
cupação, trazendo reflexões sobre o papel do ogã e a relação com os tambores. Para 
Malaca, “hoje tem muitos ogãs bons e muitos arrogantes, tem que mos-
trar humildade e querer compartilhar os ensinamentos”. Já Moa enfatiza: 
“O que é ser ogã? É saber ouvir o tambor, é o som da vida. Respeito pela 
cultura, entender o que é ancestralidade e principalmente ouvir”. Essas 
reflexões destacam o tambor como símbolo de conexão entre o espiritual e o humano, 
ressignificando a prática como um ato de escuta e humildade.

Em comum, as entrevistas evidenciam a resistência das comunidades de terreiro 
diante da intolerância religiosa e das adversidades sociais. Seja por meio do ensino dos 
mais velhos aos mais jovens, do fortalecimento das relações comunitárias ou da defesa 
dos espaços de axé, as lideranças entrevistadas demonstram que o candomblé é muito 
mais que uma religião: é um ato de resistência cultural, política e espiritual. Como con-
clui Moa, “os terreiros não vão acabar, isso chama-se resistência”. A into-
lerância religiosa, portanto, não é apenas um desafio externo, o que também evidencia 
a necessidade de reafirmação da identidade e da cultura das comunidades de terreiro.



ENCERRAMENTO: 
CELEBRAÇÃO DAS 
SEMENTES E FOLHAS

6



30 O saber no sagrado: a aprendizagem dos ogãs e os tambores no candomblé

6.1 Agradecimentos e reconhecimentos 
Ao final desta jornada de aprendizado e reflexão, é essencial dedicar um momento 

para reconhecer e agradecer a todos que tornaram este trabalho possível. Este e-book 
é o resultado de uma colaboração entre tradições orais e acadêmicas, proporcionando 
uma ponte entre o saber ancestral e o registro contemporâneo.

Primeiramente, agradecemos aos terreiros e às comunidades que nos acolheram e 
compartilharam seus saberes. Aos mestres, ogãs e mães de santo que abriram seus 
corações e mostraram a beleza da oralidade como ferramenta de resistência e perpetu-
ação do axé, nosso mais profundo respeito e gratidão.

Reconhecemos o papel inestimável das pessoas como Mãe Emanuele, Mãe Biu, Iuri 
Passos, Mestre Malaka e Mestre Moa, cujas histórias e experiências enriquecem esta 
obra e reafirmam a importância das vozes que mantêm vivas as tradições afro-brasi-
leiras. É através das suas palavras que a ancestralidade ecoa, iluminando caminhos de 
espiritualidade, cultura e identidade.

Também agradecemos aos pesquisadores e estudiosos que, com suas análises e re-
flexões, contribuíram para aprofundar nosso entendimento sobre o papel dos tambo-
res, dos ogãs e da religiosidade no candomblé. Este diálogo entre tradição e ciência 
fortalece o compromisso com a preservação e valorização das práticas culturais afro-
-brasileiras.

Finalmente, nosso reconhecimento vai àqueles que, direta ou indiretamente, inspira-
ram e apoiaram este projeto. Que este trabalho seja uma forma de retribuir o axé que 
recebemos e de garantir que as sementes plantadas continuem a florescer.

6.2 Convite para novas jornadas: continuidade e inovação
Este e-book é apenas uma etapa de uma longa caminhada. Ele nos convida a refletir 

sobre as tradições e os saberes transmitidos de geração em geração e nos inspira a 
pensar em como podemos dar continuidade a essa herança cultural. A palavra “inova-
ção”, neste contexto, traduz-se como “encontrar maneiras de integrar os ensinamentos 
do candomblé ao mundo contemporâneo sem perder sua essência”. É uma jornada 
de continuidade que reconhece o valor do passado enquanto constrói novos futuros. 
Que este trabalho sirva de inspiração para pesquisadores, praticantes e admiradores da 
cultura afro-brasileira, incentivando o diálogo e a colaboração entre diferentes comu-
nidades. O candomblé é um patrimônio vivo, e sua força está na sua capacidade de se 
reinventar e resistir.

Convidamos você, leitor, a fazer parte dessa jornada: a visitar os terreiros, a aprender 
com os mais velhos, a lutar contra a intolerância e a valorizar as expressões culturais que 
compõem a identidade brasileira. Que as folhas, símbolos de sabedoria, e as semen-
tes, representações de esperança, continuem a nos guiar. A continuidade depende de 
cada um de nós, pois, como dizem os antigos, “o axé se renova quando compartilhado”. 
Vamos, juntos, plantar novas sementes e garantir que as folhas continuem a florescer. 

ASÉ!



ABIMBOLA, Wande. The yoruba religious concepts. Ife: Department of 
Religions, University of Ife, 1977.

BASCOM, William. Sixteen cowries: yoruba divination from Africa to the New 
World. Indiana University Press, 1981.

BASTIDE, Roger. O candomblé da Bahia: Rito Nagô, 2001.
BENISTE, José. Águas de Oxalá. Rio de Janeiro: Pallas, 2001.
BRUNDAGE, Kirk. Afro-Brazilian Percussion Guide Candomblé: Instruments 

and Rhythms from Salvador, Bahia, Brazil. Los Angeles: Alfred Music, 2010. 80p.
LOPES, Artur Costa; BRITO, Érico de Souza; GUERREIRO, Clayton da Silva. 

Xigubos, pandeiros e atabaques: instrumentos como meio de acesso ao so-
brenatural no Brasil e em Moçambique. Debates do NER, Porto Alegre, v. 21, n. 
40, p. 447-484, 2021.

LÜHNING, Angela. O Terreiro do Candomblé. In: Revista do Instituto Geográfico 
e Histórico da Bahia, Salvador, n. 76, p. 1-33, 1989.

MÃE BIU. Entrevista cedida a Átila Ramirez da Silva. 12 de agosto de 2024
MÃE EMANUELE. Entrevista cedida a Átila Ramirez da Silva. 10 de setembro 

de 2024
MESTRE MALAKA. Entrevista cedida a Márcio Mendes, 10 de Agosto de 2024.
MESTRE MOA. Entrevista cedida a Márcio Mendes. 23 de Julho de 2024.
NEGRÃO, Cecilia. Resistência toca atabaque: o legado de Lorenzo Turner. Último 

Andar: Cadernos de Pesquisa em Ciências da Religião, São Paulo, v. 32, p. 44-55, 2018.
PASSOS DE BARROS, Iuri Ricardo. O alagbê: entre o terreiro e o mundo. 2017. 

Dissertação de Mestrado. Universidade Federal da Bahia. Salvador, 2017.
__________________. Entrevista cedida a Átila Ramirez da Silva. 31 de julho de 2024. 
PASTI, Renato. Pensar-vivendo: Filosofia a toque de atabaques em Pensar nagô. 

Revista Espaço Acadêmico, Maringá, v. 18, n. 207, p. 135-138, 2018.
PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos Orixás. Companhia das Letras, 2001.
SOUZA, Vitor Israel Trindade de. O Ogan Otum Alabê: sacerdote e músico per-

cussionista da Nação Ketu no Ilê Axê Jagun. São Paulo,  2021.
SODRÉ, Muniz A. C. Pensar nagô. Rio de Janeiro: Vozes, 2017, 238 p.
VERGER, Pierre. Orixás: deuses iorubás na África e no Novo Mundo. Editora 

Corrupio, 1999.

REFERÊNCIAS




	Batuque Inicial: Entrando no Ritmo 
	1.1 A licença aos Orixás: apresentação do e-book 
	1.2 Batendo os tambores: contextualização do candomblé
	Percorrendo os terreiros: um olhar pelas variações do candomblé 

	2.1 Ketu: origens e tradições 
	2.2 Jeje: entre danças e encantamentos 
	2.3 Angola: raízes e ancestralidade 
	2.4 Caboclo: entre a floresta e o axé
	Dança dos Orixás: conhecendo as divindades  

	3.1 O Reino de Oxalá: Origens e Importância 
	3.2 Os Mistérios de Exu: Guardião dos Terreiros
	Encontro com os ogãs: os mestres do tambor   

	4.1 Os segredos do toque: o papel dos ogãs nas cerimônias
	4.2 Candomblé e seus toques: a sinergia entre tambores e tradições
	4.3 Desafios na formação dos ogãs: reflexões sobre a transmissão e preservação dos ritmos
	4.4 O interesse pela música do candomblé e o ogã exercendo a profissão de músico
	Axé: uma palavra na boca de todos    

	4.1.1 Diálogos com os ancestrais: entrevistas e observações
	4.1.2 Compartilhando saberes: ancestralidade e aprendizado 
	4.1.3 Desafios e resistências: intolerância religiosa nas comunidades de terreiro
	Encerramento: celebração das sementes e folhas

	5.1 Agradecimentos e reconhecimentos 
	5.2 Convite para novas jornadas: continuidade e inovação

